

Encartes
ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons encartesantropologicos@ciesas.edu.mx



Guzmán, Adriana

Xumuavikari náayarite. Transformación y actividades de los tiznados de la Semana Santa cora de Nayarit Encartes, vol. 8, núm. 15, marzo-agosto 2025, pp. 237-266

Enlace: https://encartes.mx/guzman-etnografia-mesa-nayar-

transformación-tiznados-semana-santa

Adriana Guzmán, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6071-3729

DOI: https://doi.org/10.29340/en.v8n15.360

Disponible en https://encartes.mx



### REALIDADES SOCIOCULTURALES

# XUMUAVIKARI NÁAYARITE. TRANSFORMACIÓN Y ACTIVIDADES DE LOS TIZNADOS DE LA SEMANA SANTA CORA DE NAYARIT

XUMUAVIKARI NÁAYARITE.

THE TIZNADOS, CORA HOLY WEEK IN NAYARIT

Adriana Guzmán\*

Resumen: A partir de la etnografía en la Mesa del Nayar, Nayarit, se presenta el proceso de transformación a lo largo del año de los tiznados, los principales creadores de la Semana Santa o Judea náayari (cora) y sus actividades más importantes durante la festividad, así como la condensación de distintas creaciones en el mismo ritual: la muerte y resurrección de Cristo (Cristo-Sol para los coras), inicio de la cristiandad; el Génesis, origen del universo para el catolicismo y la creación del mundo según los náayarite.

Palabras claves: Semana Santa, borrados, proceso de transformación, Génesis, mundo *náayari*.

#### XUMUAVIKARI NÁAYARITE: THE TIZNADOS, CORA HOLY WEEK IN NAYARIT

**Abstract:** Drawing on an ethnographic study in Mesa del Nayar, Nayarit, this article explores the yearlong transformation of the *tiznados*, the main organizers of Holy Week or the *Náayari* (Cora) Judea, and their role during the festivity. It analyzes how different creations meld together in the same ritual, specifically, the death and resurrection of Christ (Christ-Sun for the Cora people), the birth of Christianity; and Genesis, which represents the origin of the universe in Catholicism and the creation of the world according to the *Náayarite*.

Keywords: Holy Week, the erased, transformation, Genesis, náayari world.

ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons Encartes 15 • marzo-agosto 2025, pp. 237-266

Recepción: 31 de enero de 2024 • Aceptación: 29 de mayo de 2024

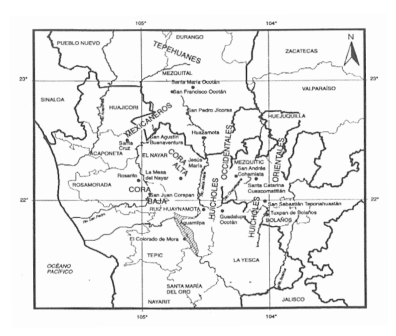
https://encartes.mx



<sup>\*</sup> Escuela Nacional de Antropología e Historia, México.

1

En la Sierra Madre Occidental comparten territorio los náayari (coras),¹ wixárica (huicholes), o'dam (tepehuanos), mexican (mexicaneros) y mestizos. Específicamente los náayarite habitan en el estado de Nayarit, dentro de la denominada Cora Alta (partes altas de la sierra), en el municipio Del Nayar y, de los que forman parte de la Cora Baja (faldas de la sierra), en Acaponeta, Rosamorada y Ruiz:



Mapa 1 Grupos culturales, regiones y municipios (Jáuregui *et al.*, 2003: 127)

La Judea o Semana Santa se realiza en cabeceras comunales<sup>2</sup> en las que se reúnen los habitantes de localidades pertenecientes a cada una de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nombre con el que los habitantes de la Mesa del Nayar o meseños se refieren a sí mismos (náayari, singular; náayarite, plural) cuando hablan en su idioma náayari tañtuka que podría traducirse como "nuestra palabra"; denominación similar a náayeri, que al corresponder a la variante mariteca, o de Jesús María, cabecera municipal, se ha difundido más; cuando hablan español se autodenominan coras. Debido a que ellos mismos utilizan ambos vocablos, se emplearán indistintamente en el presente escrito.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Que no deben confundirse con las cabeceras municipales.

1

ellas —que llegan incluso desde el extranjero—, en las que "varía la tonada" y resaltan los distintos "estilos": dentro de la Cora Alta, se lleva a cabo en Santa Teresa, Dolores, Mesa del Nayar, San Francisco y Jesús María; y, en la Cora Baja, en San Juan Corapan, Presidio de los Reyes, Mojocuautla, Rosarito, San Juan Bautista, San Blasito y Huaynamota.

#### Introducción

Las publicaciones existentes sobre la Judea *náayari* dentro de la Cora Alta proceden de Jesús María, la cabecera del municipio Del Nayar (González Laporte, 1994; Imafuku, 1993 [1987]; Valdovinos, 2002) y de las comunidades de Santa Teresa (Coyle, 1997; Jiménez, 2006; Castillo Badillo y Coyle, 2021) y Dolores (Jáuregui, 2016). Dentro de la Cora Baja, están los trabajos sobre los pueblos San Juan Bautista (Muratalla, 2015) y Presidio de los Reyes (Jáuregui y Magriñá, 2015). Igualmente hay análisis generales derivados o relacionados con la Judea *náayari* (Jáuregui, 2000 y 2008; Benciolini, 2012), además de informes de corte monográfico y documental (Benítez, 2019 [1970]; González Ramos, 1972; Muñoz, 1973). A la fecha, no existe ninguna publicación<sup>5</sup> sobre la Semana Santa en la Mesa del Nayar, lugar en el que se centra este trabajo.<sup>6</sup>

Encartes, vol. 8, núm. 15, marzo-agosto 2025, pp. 237-266

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Las frases entrecomilladas corresponden a comentarios de los *náayarite*, quienes solicitan encarecidamente que se mantenga su anonimato. Por respeto a su petición, se omiten nombres y referencias particulares de quienes han compartido su conocimiento.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> También resaltan otras diferencias, por ejemplo, en Jesús María y varias comunidades de la Cora Baja puede haber visitantes y observadores, mientras que en Santa Teresa son menos tolerantes con extraños y en la Mesa del Nayar están estrictamente prohibidos.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Solamente un reportaje periodístico de Guzmán, 1977; un cortometraje de Muñoz, 1973 y un breve texto de Neurath, 2001 que sigue la propuesta de Preuss, a quien no cita ni tampoco la fuente de la que obtuvo la información etnográfica. En todos estos casos, sobresalen las imágenes, más que la información.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Comunidad en la que se ha realizado etnografía desde 1993. La Semana Santa ha sido observada en diversas ocasiones, durante las cuales se ha tenido oportunidad de participar en diversas actividades rituales, siendo la última en 2023, fecha de la que provienen todas las fotografías tomadas por la autora con conocimiento de los *náayarite*. Hasta ahora, los únicos trabajos conocidos derivados de un trabajo de campo prolongado en dicha comunidad son los de Benciolini, 2014 y Guzmán, 2002 y 2024, en todos ellos, si bien se menciona la Judea, no se trabaja de manera detallada.



La mayoría de estos trabajos consiste en descripciones y/o análisis que se concentran en el Triduo Pascual y que observan a la Semana Santa como rito de paso estacional de la temporada de secas a la de lluvias, al igual que para los hombres, y siguen el planteamiento de Konrad Theodor Preuss (1998 [1906ª, 1906b, 1908ª, 1908b, 1908c, 1908d, 1908e, 1909ª, 1909b, 1912, 1928]), centrado en la lucha astral entre las fuerzas del mundo diurno y las del inframundo. En términos generales, esta propuesta sostiene que los judíos se borran porque son seres del inframundo que suben a la tierra para capturar a Cristo, relacionado con el sol, que debe "morir" para que sea posible que las lluvias fertilicen la tierra. Sin embargo, en ninguno de estos trabajos se ha señalado el largo proceso de transformación individual y comunitaria que se vive a lo largo del año para que sea posible dicho evento.

Lo anterior es fundamental pues para los *náayarite* el mundo no es algo dado, sino que debe construirse constantemente con trabajo ritual y siempre en correspondencia con el "camino" del sol que recorre el mundo luminoso durante el día y la temporada de secas y el mundo de abajo, muchas veces llamado inframundo, durante la noche y la época de lluvias. A lo largo del año, además de realizarse distintos rituales en correspondencia con lo anterior, hay una constante preparación de los judíos, cuya actividad en Semana Santa será vital debido a que es el momento en el que se creará la tierra que las lluvias habrán de fertilizar.

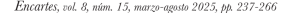
Esta creación del mundo es entendida de diversas maneras; por un lado, implica dejar que el mundo de abajo, donde se encuentra toda la vida en potencia, "suba" a la superficie de la tierra, lo cual acontece durante el Triduo Pascual, momento en el que para los *náayarite* "sólo es de noche", porque "cuando hay sol no se puede". Una vez creada la tierra, habrá que fertilizarla con la fuerza vital contenida en los huesos de los ancestros que, tras ser enterrados, "crecen como flores", mismas que son, entonces, semillas, frutos que germinan la tierra. Por otro lado, la creación del mundo se desarrolla "por partes", en las que es revelador que sigan los momentos de la creación según el Génesis.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Es sabido que las estrategias utilizadas por misioneros y religiosos para el adoctrinamiento han descansado intensamente en música, danzas y escenificaciones, sobre todo en lugares en los que se han desconocido las lenguas originarias. Un recurso ampliamente

Debido a lo anterior ha sido posible establecer que en la Judea *náa-yari* se condensa<sup>8</sup> la formación de tres grandes creaciones: por un lado, la muerte y resurrección de Cristo, el conocido inicio histórico de la cristiandad y su renovación anual; por otro lado, el Génesis, origen del universo para el catolicismo y, por último, la creación del mundo según los *náayarite*. En los trabajos de especialistas de la región ha sido señalada la primera creación, pero las últimas dos nunca han sido comentadas.

En el presente texto se ha elegido la presentación en orden cronológico para mostrar tanto la paulatina transformación de los judíos a lo largo del año, como las actividades de la Semana Santa relacionadas con las tres creaciones mencionadas. Para dar cuenta de lo anterior, primero se realiza una breve presentación de los realizadores de la Judea; enseguida se muestran los momentos etnográficos sobresalientes, a lo largo del año, de la paulatina transformación comunitaria e individual gracias a la cual son posibles las tres grandes creaciones que se llevan a cabo en Semana Santa, mismas que, en el siguiente apartado, se observan a partir de determinadas acciones rituales, realizadas en conjunción con el Génesis y cantos náayarite.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Michel Houseman y Carlo Severi basan su definición de "condensación ritual" en la condensación de dos modalidades de diferenciación (cismogénesis) definidas por Gregory Bateson como elementos simétricos y complementarios. Estas dimensiones generalmente se encuentran separadas en la vida diaria, pero se articulan simultáneamente en la ceremonia Naven (Houseman y Severi, 1994: 197). Houseman (2022 [2006]: 111) especifica que la condensación ritual son "modos de relación ordinariamente antitéticos que reúnen una diversidad de lazos preexistentes" o "condensación de modos de relación nominalmente incompatibles [...] que no se juntan ni al azar, ni de manera puramente lineal" (Houseman, 2022 [2006]: 110). Por su parte, Severi (2008: 12) señala que el "proceso de transformación simbólica realizado a través de la acción ritual, que hemos llamado 'condensación ritual', confiere al contexto de la comunicación una forma particular que lo distingue de las interacciones ordinarias en la vida cotidiana". Esta capacidad de los rituales para condensar modos de relación es lo que permite señalar la imbricación de las tres grandes creaciones que se revisan en el presente trabajo.



utilizado ha sido recuperar momentos, espacios o circunstancias particularmente importantes de los "cultos locales" y aderezarlos, resemantizarlos, modificarlos con motivos o saberes propios de lo que se ha querido enseñar, aunque pocas veces se encuentra información detallada sobre estos procesos (Cfr. Dutcher, 2010, entre otros).



### Inicio

Xumuavikari, tiznados, borrados, negros, pintos, pintados o judíos son los nombres dados por los náayarite al grupo mayor de participantes hombres, un auténtico ejército, durante la Xumuavika jetse "Fiesta de los tiznados", la Semana Santa o Judea (por la participación de los judíos) entre los náayarite, de Nayarit. La característica distintiva, lo que les da su nombre, es que se embijan con olote y pasto seco quemado y disuelto en agua, quedando completamente tiznados, oscuros, que es el punto culminante de una transformación que se desarrolla paulatinamente a lo largo del año.

Como se establece en el Concilio de Trento (1545-1563),<sup>9</sup> la celebración inicia el Viernes de Dolores y acaba el Domingo de Resurrección, diez días de intensísima actividad ritual, sobre todo durante el Triduo Pascual. Durante este tiempo, las Autoridades Tradicionales ceden su lugar a los Principales de la Judea, quienes se vuelven los responsables de la comunidad, así como de la realización del ritual y de todos los participantes, que son los siguientes:<sup>10</sup>

| Humanos            |                  |               | No humanos           |
|--------------------|------------------|---------------|----------------------|
| Judíos             |                  | No judíos     |                      |
| Borrados           | No borrados      |               |                      |
| Xáyica Nérimi      | Huazamayor       | Moros         | Xáyica               |
| Jefe de los Judíos | (Alguacil Mayor) | (Principales  | Patrón de los judíos |
| Primero            |                  | y músicos:    |                      |
|                    |                  | chirimitero y |                      |
|                    |                  | tamborilero)  |                      |
| Jefe de los Judíos | Centurión "papá  | Apóstoles (6) | Cristo/Santo         |
| Segundo            | de los judíos"   |               | Entierro             |
| Jefe de los Judíos |                  | Cirineo y     | Cristos              |
| Tercero            |                  | Mayordomo     |                      |

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> La Judea comienza a realizarse alrededor de 1722, cuando se conquista la zona y comienza la evangelización por parte de los jesuitas. Los acontecimientos históricos posteriores posibilitaron que los *náayarite* mantuvieran el control de su ritualidad (Cfr. Magriñá, 2022), que no ha sido alterada por los cambios del Concilio Vaticano π (1962-1965) que modifican la liturgia católica.

<sup>10</sup> Por cuestiones de espacio, no será posible describir la participación de cada uno de estos seres.

| $\Lambda$ |   |
|-----------|---|
|           |   |
|           | А |
|           |   |

| Humanos                                         |             | No humanos           |                                |
|-------------------------------------------------|-------------|----------------------|--------------------------------|
| Judíos                                          |             | No judíos            |                                |
| Borrados                                        | No borrados |                      |                                |
| Capitanes (2)                                   |             | Nazareno             | Vírgenes Rosario y<br>Dolorosa |
| Cabos (4)                                       |             | Mayordomos           | María y José                   |
| 10 primeras lanzas<br>de los <i>xumuavikari</i> |             | Arbeli               |                                |
| Ayudantes de cabos                              |             | Jefe de los guardias |                                |
| (2)                                             |             | y Custodio           |                                |
| Xumuavikari                                     |             | Guardias con         |                                |
|                                                 |             | escopeta (alrededor  |                                |
|                                                 |             | de 10 jóvenes)       |                                |
|                                                 |             | Guardias con arco    |                                |
|                                                 |             | y flechas (alrededor |                                |
|                                                 |             | de 10 niños)         |                                |
|                                                 |             | Tenanches            |                                |
|                                                 |             | hombres y mujeres    |                                |
|                                                 |             | Participantes        |                                |
|                                                 |             | diversos             |                                |

## Paulatina transformación de los *xumuavikari*

La trasformación del espacio y los tiznados no es súbita, sino que es una prolongada construcción relacionada con el "camino del sol" que inicia después de la celebración de la Santa Cruz (3 de mayo), día en el que "ya está la cruz, así se queda", siendo Huazamayor, con ayuda de algunos judíos (sin borrarse), el encargado de elaborarla y "levantarla". Tiene un momento importante durante la Santísima Trinidad (junio), la fiesta de *Tayau*, el sol en plenitud, momento en el que Huazamayor "arregla" la Santísima Trinidad que se encuentra en el altar de la iglesia. Conti-

 $<sup>^{11}</sup>$  Para los *náayarite*, "arreglar" a los santos implica coronarlos de ramas verdes o flores, según sea el caso y la temporada.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Pintura al óleo presumiblemente procedente de los tiempos misionales jesuitas.



núa en la canícula, durante la festividad de Santiago/Santa Ana, <sup>13</sup> 25 y 26 de julio, cuando los jinetes santiagueros —entre los que se encuentra Huazamayor, pero sin los atavíos que lo caracterizan durante la Judea—, descuartizan gallos y gallinas, es decir al sol, <sup>14</sup> para que las lluvias puedan terminar de caer durante la "segunda vuelta" de su temporada.

Después, al día siguiente del Arrullo al Rey Nayar (Santos Reyes, 6 de enero), "cuando Cristo está chiquito", 16 durante la comida que Huazamayor 17 ofrece el 7 de enero, a la "mitad" de las festividades del cambio de Autoridades Tradicionales, 18 los Jefes de los judíos segundo y tercero aparecen con sus máscaras buscando al Nazareno. Dos días después, el 9 de enero, se llevan a cabo "los limonazos", que son arrojados a los caballos de los Jefes de los Moros –jinetes guardianes de la virgen de Guadalupe, la diosa del mundo de abajo – para llamarlos, despertarlos, resucitarlos –así como con limón se resucita a los judíos el Viernes Santo –.

Posteriormente, en las Pachitas<sup>19</sup> se narran acontecimientos como la búsqueda del Nazareno por parte de los Pachiteros por "haber cometido pecado con su madre".<sup>20</sup> Después de esta celebración, el Martes de Car-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Festividad y dioses que deben entenderse "como uno solo", pues corresponde tanto a Santiago como a Santa Ana y se realiza durante los dos días que se asumen como uno.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Dicen los *náayarite* que los gallos "caminan como el sol, son como el sol" puesto que despiertan con la luz y se duermen cuando oscurece.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Durante la "primera vuelta" (al inicio de la temporada, aproximadamente en junio o tardíamente en julio) llegan las "lluvias buenas del oriente"; después de la canícula y hasta el fin de la temporada (normalmente en octubre), llegan las "lluvias malas del poniente" o "peligrosas" porque pueden traer huracanes y tormentas.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Para los *náayarite*, Cristo nace el 24 de diciembre, "a los tres días ya está grande" y comienza a "andar por la tierra", es el tiempo en el que los Pachiteros lo están buscando.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Denominado Centurión Primero en otras comunidades como Jesús María o Santa Teresa.

 $<sup>^{\</sup>rm 18}$  El cambio de las Autoridades Tradicionales se realiza del 31 de diciembre al 9 de enero.

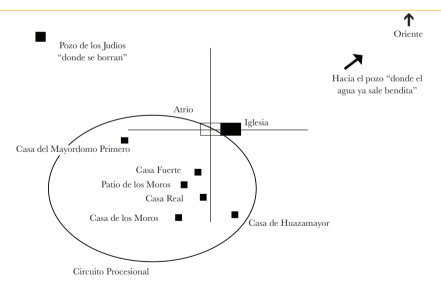
<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Las Pachitas dura de tres a cinco semanas consecutivas; inicia con La Candelaria y acaba el Martes de Carnaval. El discurso carnavalesco está dividido y secuenciado de manera progresiva entre Pachitas y Semana Santa.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Para los *náayarite*, el pecado "verdadero", prácticamente el único, es el sexual, por lo que de la frase anterior se entiende que Nazareno tuvo relaciones sexuales con su madre.

naval, una de las Malinches<sup>21</sup> de las Pachitas se dirije a Huazamayor diciéndole que "lo intentó" pero "no pudo" y "falló", por lo que ahora le corresponde a Huazamayor seguir con "el trabajo" y capturar a Cristo-Sol.

Al día siguiente, Miércoles de Ceniza, atrás de la casa de Huazamayor, el Gobernador le entrega al primero "el mando", quien lo recibe de espaldas. Ambas acciones –atrás de la casa y estar de espaldas– indican una característica distintiva del grupo de los borrados, que es su actuar "al revés": palabras y acciones que son lo opuesto a lo que manifiestan o realizan.

A partir de este momento y durante los viernes de Cuaresma, Huazamayor y Centurión —quienes encarnan a los antepasados que han tenido los mismos cargos— ayunarán junto con los demás Principales de la Judea, y Huazamayor con los Principales de los Moros recorrerán a caballo el mundo, es decir, los puntos cardinales de las cercanías de la comunidad, en una circunferencia establecida en relación con el Pozo de los judíos, lugar donde se borran, ubicado al oriente, en las partes bajas del arroyo que cruza la comunidad.



Esquema 1 Lugares relevantes de la comunidad durante la Judea y circuito procesional Fuente: Elaboración de la autora.

 $<sup>^{21}</sup>$  Niñas que encarnan a la diosa de la tierra y del maíz.



Durante la Cuaresma, Huazamayor organiza a los "mensajeros" que habrán de conseguir los insumos para la fiesta –plátanos, naranjas, miel, maíz y otros alimentos que serán para los judíos; flores, ramas verdes diversas, varas de otate que se utilizarán en los arreglos de la iglesia; agua "especial"<sup>22</sup> con la que se bendecirá todo y se le repartirá a la gente; olotes, pasto y tierra blanca para borrarse y los largos carrizos que serán las lanzas—, que guarda en su casa,<sup>23</sup> donde se reúnen para elaborar las velas con cera de abeja nativa, o los apagavelas de ramas de gordolobo (*Verbascum thapsus*), o para arreglar cualquier objeto de los que se utilizarán durante la Judea. Una semana antes del inicio de la Semana Santa, los Ancianos<sup>24</sup> de la comunidad y Principales de la Judea se encuentran todos los días para las oraciones y la fabricación de las lanzas de carrizo que portarán los judíos.

Asimismo durante Cuaresma, quienes han hecho "manda de borrar-se" durante cinco años consecutivos se presentan ante los Principales de la Judea —o mandan "recado"— para reiterar su compromiso e informar cuántos años les faltan por cumplir. Igualmente se apersonan quienes desean "iniciar manda" para sí mismos o para algún familiar, en ocasiones niños de brazos y todos los que tienen algún cargo de Semana Santa.

También durante este tiempo, sobre todo mientras más se acerca a su fin, los futuros borrados van en busca de la madera de huásima, naranjo –o alguna otra suave pero resistente– para fabricar su sable, lo que suelen realizar en solitario o acompañados entre dos, cuando mucho tres hombres. De acuerdo con el diseño de sable que quieran realizar, será la madera seleccionada, tras lo cual comienza la talla del mismo con machete y cuchillo, actividad que lleva varios días (véanse fotos 1 y 2).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> La obtienen de un pozo relativamente cercano "donde ya sale bendita", mismo que mantienen cercado y donde está prohibido bañarse, que abreven los animales o tomarla para usos distintos que no sea beberla en caso de extrema necesidad. Algunos le dicen "agua bendita" y muchos otros "agua especial", palabra que utilizan para lo que podría denominarse "sagrado".

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> La casa de Huazamayor no es fija, "tiene que pedirla prestada", si bien las casas elegidas suelen estar más o menos por el mismo lugar.

 $<sup>^{24}</sup>$  Personas mayores, especialistas rituales miembros del  $\emph{B\'ausi}$ o Consejo de Ancianos.





Foto 1 Sables de adultos 25 Fotografías: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

Foto 2 Sable de niño

Mientras los hombres fabrican su sable, las mujeres elaboran el calzón de manta y la faja, obligatorios para todos los borrados y, cuando así lo solicitan los hombres, hacen pequeños morrales<sup>26</sup> con los colores y diseños que quieran (véanse fotos 3 y 4), y que algunos utilizan atados a la cintura, donde recargan las largas lanzas. Igualmente realizan los portavelas (cilindros de papel de china de colores) que utilizarán en las procesiones de mujeres. Anteriormente, era el tiempo de hacer los ramitos de flores –que han sustituido por moños de colores- que amarran a la ropa y cabello de

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Los sables de los adultos (izquierda) pueden llegar a medir más de un metro de largo. El de la derecha es de un niño, mide escasos 30 centímetros.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Los morrales que utilizan cotidianamente suelen medir aproximadamente 30 por 30 centímetros o más; los que elaboran para la Judea (como el que se muestra en las fotos) son de unos 15 centímetros de alto por unos 20 de ancho. La señora que lo elaboró, con los colores que le pidió su hijo, eligió los diseños: "así como andan los judíos cuando corren" (rayos, imagen de la izquierda) y "como queda todo cuando se van" (flores, imagen de la derecha).

1

"los angelitos", niñas,<sup>27</sup> y de coserse falda y blusa que estrenarán después del Domingo de Resurrección (véase foto 5).<sup>28</sup>



Fotos 3 y 4 Pequeño morral para judío Fotografías: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.





Foto 5 Portavelas y "angelito" Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

 $<sup>^{\</sup>rm 27}$  Todas las que "no han conocido hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Actualmente no todas elaboran su ropa en este tiempo, pero después de la Judea estrenan o por lo menos usan ropa recién lavada, "igual que las ropas de la iglesia".

Este tiempo no es solo de preparativos para la celebración, sino parte fundamental del proceso de transformación social, del territorio y de cada uno de los participantes. Paulatinamente la comunidad modifica sus ritmos, detiene sus labores cotidianas para dedicarse a las necesarias para la celebración: obtención de productos, ayunos –individuales o colectivos–, reuniones con los Principales o fabricación de objetos –velas, apagavelas, lanzas–. Las actividades que se realizan individualmente –tallar los sables, elaborar textiles– son laboriosas, demandan tiempo, concentración, paciencia, habilidad, creatividad, lo que propicia introspección, cambios de actitud, de ritmos corporales, de autorreflexión.

El territorio también se ha ido transformando en mucho sentidos: las carreras de caballos desde Santiago/Santa Ana, junto con las de Huazamayor y los Moros realizadas durante la Cuaresma y las de los borrados y las de Centurión durante la Judea, levantan polvo que es como el humo de tabaco, es decir, nubes que son antepasados que traen y son la lluvia. Las danzas circulares de las Pachitas han removido la fuerza vital que se encuentra en el mundo de abajo, atrayéndola para que surja a la superficie de la tierra, del mundo, que se ha preparado con los recorridos de Huazamayor y los Moros.

# La Judea

La Semana Santa es la culminación del largo proceso anual, individual y comunitario, mencionado brevemente, que hace posible la creación del mundo en varios sentidos: en ella se condensan la muerte y resurrección de Cristo (Cristo-Sol para los coras), inicio de la cristiandad; el Génesis, origen del mundo para el catolicismo y la creación del mundo según los náayarite.

Para los coras, la iglesia<sup>29</sup> es igual al mundo, "pero más chiquito", al igual que el circuito procesional de la comunidad.<sup>30</sup> Antes del Triduo Pascual, el Viernes de Dolores, se cubren o retiran las deidades del altar. Con ramas verdes de pino, mango y laurel<sup>31</sup> cubren el barandal colocado ante

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Variedades de pino-encino (*Pinus*), mango (*Mangifera indica*) y laurel (*Laurus nobilis*).



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Levantada por iniciativa de los jesuitas a mediados del siglo xvIII. Construida a lo largo sobre el eje norte-sur, con la entrada hacia el norte.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Los *náayarite* reproducen la forma del mundo de varias maneras y de forma reiterada, es una puesta en abismo cuya diferencia es una cuestión de escala.

1

el altar mayor, así como las tres largas cuerdas que sostienen al centro un incensario y en cada lado un candelabro, cada uno de los cuales tiene tres velas que deben ser de fabricación local con cera de abeja nativa. Igualmente colocan ramas verdes en la cruz del coro, en las que están sobre las paredes laterales y en la de la pila bautismal, junto a la que colocan más ramas verdes. En el atrio, las amarran en la cruz y en las estaciones del circuito procesional colocan cruces de palma.



Foto 6 Interior de la iglesia el Viernes de Dolores<sup>32</sup> Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

Desde este día y hasta el Viernes Santo, cuando baja el sol, los judíos "que son lluvia" recorren el circuito procesional, el mismo que Huazamayor ha cabalgado durante la Cuaresma, es decir, el mundo que van creando con sus pasos.

El Lunes Santo, todas "las ropas" (mantas, manteles, servilletas) de la iglesia se llevan a lavar. El Martes Santo, se retira absolutamente todo lo que hay en el interior del templo, de tal manera que no haya nada, como antes de la Creación según el Génesis: <sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Nótese que todas las deidades están cubiertas con ramas o paliacates, salvo la Dolorosa que es festejada este día.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> El Génesis se ha recuperado de https://www.bible.com/es/bible/149/GEN.1.R-VR1960. Se ha modificado el orden acorde a como se escenifica en la Judea, sin que ello implique necesariamente que se lea o recite.

En el principio creó Dios los cielos y la tierra. Y la tierra estaba desordenada y vacía, y las tinieblas estaban sobre la faz del abismo, y el Espíritu de Dios se movía sobre la faz de las aguas.

A mediodía, en un petrograbado que se encuentra en la barda norte del atrio, viendo hacia la cruz atrial y la entrada de la iglesia, una Anciana (viuda con cargo vitalicio) coloca líneas de maíz triturado de los cinco colores:34 en la línea y los hoyos que quedan al norte distribuye maíz amarillo; en la siguiente, morado; la que sigue, rojo; la siguiente, blanco y la última, pinto. En cada una de las cuatro esquinas del cuadrado interior coloca tamalitos de pinole de los cinco maíces, junto con cinco pequeños pevotes. En torno al hoyo del centro coloca cinco flores cuyos tallos convergen en el centro y los brotes dirigidos hacia los puntos cardinales. Es el mundo náayari que se está creando en estos días.



Foto 7 El mundo náayari Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

Mientras tanto, al interior del templo queda todo a oscuras hasta el alba del Miércoles Santo, momento en que hay una total transformación de la iglesia. Desde la mañana se elabora una gran estructura llamada "casa de Dios" o "corona" adornada de "flores" de ramas verdes de sotol (Dasyrilion), en cuya cúspide se coloca una cruz de Cristo-Sol. La "corona" se suspende del techo, debajo de la misma ubican una mesa que sirve de

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Para los náayarite, los maíces más importantes son de cinco colores: blanco, rojo, morado, pinto suave (o rosa) y pinto duro.



altar donde se colocará a Cristo crucificado: el Sol, cuyo recorrido "crea" las temporadas de lluvias y de secas. La "corona" es el cielo con el Sol y las estrellas (flores), el altar es la Tierra, debajo de la cual está "el agua que rodea al mundo". Como dice el Génesis:

Y dijo Dios: Sea la luz; y fue la luz. Y vio Dios que la luz era buena; y separó Dios la luz de las tinieblas. Y llamó Dios a la luz Día, y a las tinieblas llamó Noche.

Luego dijo Dios: Haya expansión en medio de las aguas, y separe las aguas de las aguas. E hizo Dios la expansión, y separó las aguas que estaban debajo de la expansión, de las aguas que estaban sobre la expansión. Y fue así. Y llamó Dios a la expansión Cielos.

Dijo luego Dios: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones, para días y años, y sean por lumbreras en la expansión de los cielos para alumbrar sobre la tierra. Y fue así. E hizo Dios las dos grandes lumbreras; la lumbrera mayor para que señorease en el día, y la lumbrera menor para que señorease en la noche; hizo también las estrellas. Y las puso Dios en la expansión de los cielos para alumbrar sobre la tierra, y para señorear en el día y en la noche, y para separar las luz de las tinieblas. Y vio Dios que era bueno.

Dijo también Dios: Júntense las aguas que están debajo de los cielos en un lugar, y descríbase lo seco. Y fue así. Y llamó Dios a lo seco Tierra, y a la reunión de las aguas llamó Mares. Y vio Dios que era bueno.



Foto 8
Interior de la iglesia el Miércoles Santo
Fotografía: Adriana Guzmán,
Mesa del Nayar, 2023.

Al amanecer del Jueves Santo, los judíos se borran en el Pozo de los judíos, al oriente de la comunidad, e ingresan al poblado realizando un movimiento envolvente: una columna por el norte, otra por el sur y se encuentran al poniente desde donde corren hacia el atrio para "tomar" la iglesia (véase foto 9); es el momento en el que el mundo acuático de abajo se junta con el agua de arriba (la lluvia, los judíos) para crear la tierra con el correr de los judíos; a partir de este momento y hasta que se abra la Gloria el Sábado Santo, el mundo se mantiene en tinieblas, pues está invadido por la oscuridad del mundo de abajo, lugar donde siempre está latente la fertilidad que habrá de brotar en la tierra.

Foto 9 Judíos corriendo a "tomar" la iglesia Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.



A partir de que se borran no se les puede llamar por su nombre, no tienen casa y "pierden" sus relaciones familiares, ya que todos son hijos de Centurión. Los tiznados son seres del mundo de abajo responsables de la creación del mundo; por eso tan larga transformación, por eso su formación militar, pues deben luchar contra la potencia del sol. Dado que en esos tiempos el mundo está invertido —lo de abajo ha cubierto a lo de arriba— deben ser borrados, así como hablar y actuar "al revés".

Poco después de las dos de la tarde comienza la persecución del Nazareno, quien primero está con los judíos, repentinamente se va a la casa de Huazamayor de donde sale corriendo y se hace el dormido debajo de un árbol; es descubierto por los borrados, quienes en columnas, una por un lado y en una dirección y la otra por el otro en dirección contraria, lo rodean y lo acorralan, pero escapa. En un segundo intento hacen lo mismo cerca del Patio de los Moros, pero nuevamente escapa, hasta la tercera ocasión, alrededor de las tres de la tarde, en la que lo apresan cerca de la iglesia. Lo detiene un Capitán y luego otros judíos lo atan y lo tiran



al suelo, boca arriba, con la cabeza hacia el poniente, le hacen juicio y lo sentencian. Lo presentan frente a la iglesia, lo llevan a realizar el viacrucis del interior del atrio y, mientras los Capitanes se suben a la cruz atrial, crucifican al Nazareno en una gran cruz de madera en la que lo llevan a hacer el circuito procesional por la comunidad, que termina en la Casa Fuerte. Acto seguido, los judíos se dirigen a la casa de Huazamayor donde bailan y cantan, <sup>35</sup> creando el mundo entendido a la manera *náayeri* conforme lo mencionan:

¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Téijmata' [este]
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Huáahuta [oeste]
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Tzéréeme'en [norte]
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Cuamereché [sur]
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Tajapuá (arriba)
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Tajeté (abajo)
¿Dónde estamos en realidad?
Estamos en Nainjapua (en todas partes) (Casad, 1989: 114).

Mientras esto sucede en el exterior, en el interior de la iglesia desde el amanecer hay una nueva transformación; lo del día anterior se retira, la "corona" y las ramas verdes son arrojadas afuera del atrio, del lado oriental, y todo se llena de flores de clavellina (*Preudobombax ellipticum*) rojas y blancas y frutos, especialmente naranjas.

Por la tarde/noche se lleva a cabo la "procesión de mujeres" con los "angelitos", encabezada por Huazamayor en su enjaezada montura, seguido por Nazareno crucificado y Santo Entierro en andas y rodeada por los borrados, lo que se asemeja a una "serpiente" con el "cuerpo" lleno

 $<sup>^{35}</sup>$  Por lo que traducen los *náayarite*, corresponde al los versos que presenta Casad.

 $<sup>^{36}</sup>$  Los judíos también son como la "serpiente de la noche que cubre el cielo y lo hace oscuro".

de flores o "serpiente floreada": la fuerza vital del mundo de abajo que le ha dado muerte a Cristo-Sol, lo cual es necesario para que las lluvias puedan hacer su tarea. Los "angelitos" coloridos esparcen la fuerza vital a manera de flores (moños) por toda la tierra que ha sido creada por los judíos durante sus recorridos por el circuito procesional: la tierra florece, como dice el Génesis:

Después dijo Dios: Produzca la tierra hierba verde, hierba que dé semilla; árbol de fruto que dé fruto según su género, que su semilla esté en él, sobre la tierra. Y fue así. Produjo, pues, la tierra hierba verde, hierba que da semilla según su naturaleza, y árbol que da fruto, cuya semilla está en él, según su género. Y vio Dios que era bueno.





Foto 10 Foto 11
Tenebrario Cruz atrial

Ambos llenos de flores, de la misma manera en la que se encuentra toda la iglesia. Fotografías: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

El Viernes Santo nuevamente la iglesia se desnuda por completo. Mientras esto sucede, se lleva a cabo la "instrucción" de los borrados: encabezados por un judío adulto, los niños tiznados deben seguirlo "sin





1

perder el paso"; el mayor los lleva cuesta arriba por distintas partes de la comunidad, mientras los niños van quedando en el camino completamente sofocados. Los judíos jóvenes hacen formaciones "en cuadro" (véase foto 12): a la cabeza unos cinco borrados atrás de los cuales se integran cuantos quieran, respetando los lugares, avanzan en línea con "el paso del sapo", <sup>37</sup> se desplazan emitiendo su característico grito, sin prisa, desde su "cuartel" hacia otros espacios cercanos y regresando a su lugar. Todo esto se repite varias veces hasta el atardecer.



Foto 12 Judíos en formación "en cuadro" Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

Alrededor de las tres de la tarde, los judíos se pintan motivos blancos o de colores sobre el tizne negro y aparecen con animales disecados, similar al siguiente momento del Génesis:

Dios dijo: Produzcan las aguas seres vivientes, y aves que vuelen sobre la tierra, en la abierta expansión de los cielos. Y creó Dios los grandes monstruos marinos, y todo ser viviente que se mueve, que las aguas produjeron según

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Consistente en dar un brinco, caer con los dos pies al mismo tiempo, dar un brinco con el otro pie y así sucesivamente.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Lugar donde reúnen las cosas (comida, sables, agua, cigarros...) de los judíos y se juntan después de cada actividad.

su género, y toda ave alada según su especie. Y vio Dios que era bueno. Y Dios los bendijo, diciendo: Fructificad y multiplicaos, y llenad las aguas en los mares, y multiplíquense las aves en la tierra.

Luego dijo Dios: Produzca la tierra seres vivientes según su género, bestias y serpientes y animales de la tierra según su especie. Y fue así. E hizo Dios animales de la tierra según su género, y ganado según su género, y todo animal que se arrastra sobre la tierra según su especie. Y vio Dios que era bueno.

Después de pintarse, realizan una procesión con la "corona" en andas, arriba de la cual se sube un niño borrado (véase foto 13). En seguida los pintados se dividen en dos grupos. Uno le da la vuelta al pueblo subiendo por el lado sur, y otro hace lo mismo por el norte. Los dos grupos se encuentran al poniente del pueblo, pero esta vez como enemigos. Pasan y se chiflan tres veces uno a otro, a manera de reto, para después entablar una fiera lucha en la que se lanzan bosta y después pelean cuerpo a cuerpo utilizando sables y lanzas. Un grupo vence y al que le dieron "muerte" es resucitado con jugo de limón. Luego de reanimarse, los grupos se trenzan de nuevo en lucha y se emboscan uno al a otro. El grupo que fue vencido resulta vencedor en esta ocasión y nuevamente los "muertos" son resucitados con limón.



Foto 13 Procesión con "corona" Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.



Al concluir la procesión, aparece un pintado vestido de mujer que grita "pecados"<sup>39</sup> de la gente desde afuera del atrio, relacionado con la "creación del hombre" según el Génesis:

Entonces dijo Dios: Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y señoree en los peces del mar, en las aves de los cielos, en las bestias, en toda la tierra, y en todo animal que se arrastra sobre la tierra. Y creó Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo creó; varón y hembra los creó. Y los bendijo Dios, y les dijo: Fructificad y multiplicaos; llenad la tierra, y sojuzgadla, y señoread en los peces del mar, en las aves de los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre la tierra.

Por la tarde, la gran comida de los judíos consiste obligadamente en productos vegetales –frutos: naranjas, plátanos; tortillas de maíz, arroz-y productos animales –miel, pescado, huevo–, como lo señala el Génesis:

Y dijo Dios: He aquí que os he dado toda planta que da semilla, que está sobre la tierra, y todo árbol en que hay fruto y que da semilla; os serán para comer. Y a toda bestia de la tierra, y a todas las aves de los cielos, y a todo lo que se arrastra sobre la tierra, en que hay vida, toda planta verde les será para comer. Y fue así. Y vio Dios todo lo que había hecho, y he aquí que era bueno en gran manera.

El Sábado de Gloria por la mañana, los judíos reúnen a todos los burros de la comunidad y los encierran en el Patio de los Moros donde los incitan a aparearse (véase foto 14); es la culminación del proceso de fertilización de todo lo que está vivo: ha iniciado con ramas verdes —el Viernes de Dolores—, después con flores y frutos—el Jueves Santo— que "los angelitos" se han encargado de diseminar por la tierra creada por el paso de los judíos y concluye con los animales—el apareamiento de los burros—, lo que es posible porque las flores (semillas) han germinado y llenado de colores y alimentos toda la tierra.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> De forma jocosa, grita: "Po's que fulano y sutana se TIENEN que casar", "Fulano no sale de casa de sutana", "Fulano está enojado con fulano porque le robó dinero (a la mujer)" y cosas así.



Foto 14
Apareamiento de los burros en el Patio de los Moros Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.



Foto 15 Muerte de los judíos cuando se Abre la Gloria Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

Por la tarde, en medio de gran agitación, se Abre la Gloria con música, campanadas, cohetes y gran movimiento al interior y exterior de la iglesia (véase foto 15); cuando Nazareno sale corriendo de la misma, mueren los judíos que ruedan por el suelo y sus sables y lanzas son destruidos por Centurión, después de lo cual corren al río a bañarse. En ese momento inicia una larga misa acompañada de música de minuetes, durante la cual los participantes de la Judea se retiran del templo e ingresan las Autoridades Tradicionales y las mujeres. Antes de que acabe la misa, algunos judíos ya bañados van a la iglesia "a decirle al Dios que han cumplido".

Al terminar la misa, las Autoridades Tradicionales salen de la iglesia y se encaminan al porche de la Casa Fuerte, donde ocupan sus lugares habituales y cuelgan sus bastones de mando: han recuperado el gobierno

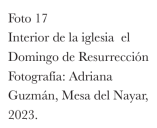


de la comunidad. Poco después, varios judíos ya bañados pero aún con el obligatorio calzón de manta pasean un Judas de zacate montado en un burro (véase foto 16), luego lo tiran al piso, lo rodean y le prenden fuego, le gritan y le avientan cosas.



Foto 16 El Judas de zacate montado en un burro Fotografía: Adriana Guzmán, Mesa del Nayar, 2023.

El Domingo de Resurrección finalmente todos los dioses ocupan su lugar habitual en el altar y limpian toda la iglesia (véase foto 17).





Ha concluído la Judea, pero no así las actividades de los judíos que han hecho manda, pues el 3 de mayo, cuando "ya queda la cruz", en la apertura de la temporada de lluvias, tienen que llevar depósitos rituales a distintos lugares de particular importancia para los *náayarite*. Después, Cristo-Sol recién resucitado tendrá su momento culminante en la Santísima Trinidad (junio), la fiesta de Tayau, el sol en plenitud, que será nuevamente descuartizado en Santiago/Santa Ana... y el ciclo continúa.

Entre sábado y domingo, Huazamayor y Centurión distribuyen entre la gente la comida que sus familias y ayudantes han preparado; algunos de estos alimentos se comen después en cada uno de los diferentes rituales durante el año, incluidos los mitotes, una de las maneras con las que enlazan con los rituales que se realizan en relación con el crecimiento del maíz, vinculando la muerte y resurrección de Cristo-Sol... y el ciclo continúa y continúa.

#### Comentarios finales

Entre los especialistas ha sido constantemente señalada la importancia de la Semana Santa para los náavarite, en tanto que rito de paso estacional y de los hombres, pero hasta ahora no se había comentado la condensación de las tres grandes creaciones que acontecen en el mismo ritual: la muerte y resurrección de Cristo-Sol, inicio de la cristiandad; el Génesis, origen del mundo para el catolicismo y la creación del mundo según los náayarite. Dar cuenta de ellas posibilita no solo comprender aún más la envergadura del ritual, también es un acercamiento al conocimiento del mundo de abajo o inframundo náayari como lugar de toda creación y a una de las maneras como la creación es posible, es decir, cuando se fusiona con el mundo luminoso y "llega" a la tierra; es la conjunción de la luz, el sol, el cielo, la oscuridad, el agua, el mundo de abajo, siempre en el lugar en el que está la tierra, desde donde los humanos trabajan para que ello sea posible. Son, entonces, tres haces de elementos requeridos: por un lado, el trabajo del sol, de lo luminoso, de lo de arriba; por otro lado, el trabajo de las aguas, de lo oscuro, de lo de abajo y, por último, el trabajo de los humanos que a lo largo del año preparan el encuentro entre todo para que resulte en la creación y fertilidad de la tierra; por ello la importancia de mencionar el largo proceso de preparación comunitaria e individual que hacen posible la Judea; es la vitalidad de danzas, música, semillas, flores y plantas: creación generada a partir del caminar de los judíos, donde germinan las flores de los angelitos.



Dar cuenta de las tres grandes creaciones realizadas en la Judea igualmente permite conocer algunos de los procesos históricos que no es tan fácil encontrar en documentos, pues si bien dicen lo que se ha querido enseñar —en este caso la evangelización—, no todo está escrito en cuanto a cómo se ha llevado a cabo; así, el análisis de la etnografía a partir de comentarios de los *náayarite* muestra que se han conjuntado, por un lado, las dos grandes creaciones para el catolicismo —el Génesis y el surgimiento del cristianismo con la muerte y resurrección de Cristo— y, por otro lado, ambas con la creación del mundo según los *náayarite*: tres haces de elementos en relación.

#### Bibliografía

- Benítez, Fernando (2019 [1989]). "Nostalgia del paraíso", Los indios de México III, pp. 171-226.
- Benciolini, María (2012). "Entre el orden y la transgresión: el consumo ritual del peyote entre los coras", *Cuicuilco*, 19 (53), pp. 175-193.
- (2014). "Iridiscencias de un mundo florido: estudio sobre relacionalidad y ritualidad cora". Tesis de Doctorado en Antropología. México: Universidad Nacional Autónoma de México.
- Castillo Badillo, Frine y Philip E. Coyle (2021). "The Holy Week of Puáaxku jitsé in Santa Teresa, Nayarit, México, en W. Frej (Coord.), Seasons of Ceremonies: Rites and Rituals in Guatemala and México. Santa Fe: Museum of New Mexico Press, pp. 162-195.
- Coyle, Theodore (1997). "Hapwán Chánaka ('On Top of the Earth'): The Politics and History of Public Ceremonial Tradition in Santa Teresa, Nayarit, México". Tesis de Doctorado en Antropología. Tucsón: University of Arizona.
- Casad, Eugene (1989). "Topónimos coras", Tlalocan. Revista de Fuentes para el Conocimiento de las Culturas Indígenas de México, núm. 11. México: Instituto de Investigaciones Históricas/Instituto de Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de México, pp. 101-128.
- Dutcher Mann, Kristin (2010). The Power of Song Music and Dance in the Mission Communities of Northern New Spain, 1590-1810. Stanford: Stanford University Press/The Academy of American Franciscan History.
- Génesis: https://www.bible.com/es/bible/149/GEN.1.RVR1960.

- González Laporte, Verónica (1994). "La 'Judea': Rituel de la Semaine Sainte Cora (Nayarit, Mexique)". Tesis de grado de Antropología. Sorbone Nouvelle-Paris III: Institut des Hautes Etudes de L'Amerique Latine.
- González Ramos, Gildardo (1972). *Los coras*. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Instituto Nacional Indigenista.
- Guzmán, Adriana (2002). *Mitote y universo cora*. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.
- (2024). Nayar: el sol de la oscuridad. Tiempo, cuerpo, espacio y persona. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.
- Guzmán, Arturo (1997). "Los coras. Semana Santa en la Mesa del Nayar", *Revista de Geografia Universal*, 2, 3, 4, pp. 468-487.
- Houseman, Michel (2022) [2006]. "Relacionalidad". Trad. de Adriana Guzmán. *Antropología. Revista Interdisciplinaria del INAH*, 6 (13), pp. 107-117.
- y Carlo Severi (1994). Naven ou Le donner á voir. Essai d'interprétation de l'action rituelle. París: CNRS/Éd. De la Maison des Sciences de l'Homme.
- Jáuregui, Jesús (2000). "La Judea de los coras: un drama astral en primavera. México en movimiento, La religión popular". Actas del Sexto Encuentro de Mexicanistas en Holanda, organizado en Groningen el 11 de noviembre 1999. Hub Hermans/Dick Papasek y Catherine Raffi-Béroud (comps.). Centro de Estudios Mexicanos, Groninen, pp. 28-53.
- (2008). "Una contribución a la teoría de los ritos de paso a partir de la Judea (Semana Santa) de los coras", *Antropología en Boletín Oficial del Instituto Nacional de Antropología e Historia*, Nueva Época 83-84, pp. 53-70.
- (2016). "El sol nocturno asciende al altar del templo: La Judea en Guajchájapua (Dolores) 2000", en Andrés Oseguera Montiel y Antonio Reyes Valdez (coords.). Develando la tradición. Procesos rituales en las comunidades indígenas de México: volumen IV. México: Secretaría de Cultura/INAH, pp. 95-135.
- y Laura Magriñá (2015). "Las grandes serpientes oscuras invaden el lugar del algodón (Muúxate'e). La función de los cantos en la Judea Cora", en Catherine Good Eshelman y María Alonso Bolaños (comps.). Creando mundos, entrelazando realidades: cosmovisiones y mitologías en el México indígena: vol. II. México: INAH-México, pp. 177-258.



- et al. (2003). "La autoridad de los antepasados: ¿un sistema de organización social de tradición aborigen entre los coras y huicholes?", en S. Millán y J. Valle (coords.). La comunidad sin límites: la estructura social y comunitaria de los pueblos indígenas de México. México: INAH, vol. III, pp. 113-219.
- Jiménez, Ángel (2006). "Simbolismo, ritualidad y forma procesual: el ciclo ceremonial y ritual de los nayeris de Santa Teresa". Tesis de licenciatura en Etnología. México: Escuela Nacional de Antropología e Historia.
- Magriñá, Laura (2022). El Gran Nayar jesuítico (1722-1767). La conformación de la matriz cultural indígena de raigambre aborigen de los coras contemporáneos. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia/Universidad Nacional Autónoma de México.
- Muñoz, Alfonso (dir.) (1973). Zaya'hu. La pasión de Cristo según los coras de la Mesa del Nayar (película de acetato). Patrimonio filmico del Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH) preservado y digitalizado por la Cineteca Nacional de México. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH)/Secretaría de Educación Pública (SEP). https://www.youtube.com/watch?v=ED-14724PjE [6/V/20]
- Muratalla, Benjamín (2015). "La representación del universo en los cantos ceremoniales del pueblo cora". Tesis de Doctorado en Antropología. México: Universidad Nacional Autónoma de México.
- Neurath, Johannes (2001). "La Semana Santa cora de la Mesa del Nayar, *Arqueología Mexicana*, 9 (52), pp. 72-77.
- Preuss, Konrad Theodor (1998 [1906a]). "Observaciones sobre la religión de los coras", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 105-118.
- (1998 [1906b]). "Más información acerca de las costumbres religiosas de los coras, especialmente sobre los portadores de falos en Semana Santa", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 127-137.

- (1998 [1908a]). "Un viaje a la Sierra Madre Occidental de México", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 213-233.
- (1998 [1908b]). "Resultados etnográficos de un viaje a la Sierra Madre Occidental", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 235-260.
- (1998 [1908c]). "Entre los indígenas de la Sierra Madre Occidental", en Jesús Jáuregui, y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 261-264.
- (1998 [1908d]). "Los cantos religiosos y los mitos de algunas tribus de la Sierra Madre Occidental", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 265-287.
- (1998 [1908e]). "La religión astral mexicana en tiempos prehispánicos y en la actualidad", en Jesús Jáuregui. y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss, Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), México, pp. 317-325.
- (1998 [1909a]). "Colección etnográfica de México", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.), Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 291-293.
- (1998 [1909b]). "Los cantos dialogales del *Rig Veda* a la luz de los cantos religiosos de los indios mexicanos", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). *Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss.* México: Instituto



- Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 387-401.
- (1998 [1912]). "El pensamiento mágico de los coras", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 327-332.
- (1998 [1928]). "El mito de Cristo y otros mitos solares de los mexicaneros (texto, traducción y comentarios)", en Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (comps.). Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros de Konrad Theodor Preuss. México: Instituto Nacional Indigenista (INI)/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA), pp. 355-367.

Severi, Carlo (2008). "El Yo-memoria. Una nueva aproximación a los cantos chamánicos amerindios". Trad. de Saúl Millán. *Cuicuilco*, 15 (42), pp: 11-28.

Adriana Guzmán. Bailarina. Doctora. Profesora-investigadora de la ENAH. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Especialista en antropología del cuerpo y del arte, particularmente de procesos rituales y artísticos del Gran Nayar y de la vida contemporánea. Miembro de diversos seminarios de investigación. Ha coordinado y participado en numerosos congresos, seminarios y publicaciones, entre las que caben destacar los libros individuales Mitote y universo cora (2002), Revelación del cuerpo. La elocuencia del gesto (2016) y Nayar, el sol de la oscuridad: tiempo, cuerpo, espacio y persona (2024); así como los libros colectivos México coreográfico. Danzantes de letras y pies, Caminos de la estética (ambos de 2017), Catálogo bibliográfico de investigación sobre danza en México (2018); Dilemas de la representación: presencias, performance, poder (2017), Inquietudes en torno a Das Unheimliche en la sociedad y el arte (2019), los dos últimos co-coordinados junto con Anne Johnson y Rodrigo Díaz Cruz; Presencia. Acciones epistemológicas y políticas (2023) en cocoordinación con Nelson Artega y con Jesús Jáuregui El trickster, una perspectiva antropológica (2024).

## CONTENIDO

Vol. 8, núm. 15, marzo-agosto 2025

https://encartes.mx

121

& CARTES

ISSN: 2594-2999

#### **EDITORIAL**

Renée de la Torre

#### **DOSIER**

### RUTAS, DINÁMICAS Y RESPUESTAS A LA MIGRACIÓN: DEL DARIÉN A TAPACHULA Alberto Hernández Hernández Carlos S. Ibarra 7 VENEZOLANOS EN COSTA RICA: ENTRE EL TRÁNSITO Y EL ESTABLECIMIENTO. LA ETNOENCUESTA DE INMIGRACIÓN RECIENTE COMO APORTE METODOLÓGICO PARA EL ESTUDIO DE LA MIGRACIÓN EN PAÍSES DE LLEGADA Jéssica Nájera 11 MEDIOS SOCIALES Y PLATAFORMAS DIGITALES EN LA TRAVESÍA MIGRATORIA DESDE LA SELVA DEL DARIÉN HASTA LA FRONTERA NORTE DE MÉXICO Alberto Hernández Hernández Carlos S. Ibarra Arturo Fabián J. 39 ETNOGRAFÍA DE LA RUTA MIGRANTE: LOS "CAMINANTES" DE LA CARRETERA COSTERA DE CHIAPAS, MÉXICO Abbdel Camargo Martínez Iván F. Porraz Gómez 67 DEVOCIONES EN TRÁNSITO: UNA APROXIMACIÓN ETNOGRÁFICA AL CIRCUITO MIGRATORIO SOCONUSCO ISTMO-COSTA Blanca Mónica Marín Valadez 95 PROCESOS MIGRATORIOS Y REDES DE ALBERGUES EN MÉXICO

Rafael Alonso Hernández



| DEL TAPON DEL DARIEN AL DE TAPACHULA.               |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| TRAZO Y CONFORMACIÓN DE NUEVAS RUTAS DE MIGRANTES   |     |
| QUE SE DESPLAZAN CON DESTINO A ESTADOS UNIDOS       |     |
| América A. Navarro López                            |     |
| Alberto Hernández Hernández                         | 151 |
|                                                     |     |
| REALIDADES SOCIOCULTURALES                          |     |
| NOTAS SOBRE CONSPIRACIONISMO A PROPÓSITO            |     |
| DE LOS REPTILIANOS Y OTRAS CREENCIAS                |     |
| EN TIEMPOS DE COVID-19. UNA MIRADA DESDE LOS        |     |
| IMAGINARIOS INVEROSÍMILES EN CLAVE CASTORIDIANA     |     |
| Enriqueta Lerma Rodríguez                           | 189 |
| LA FIESTA DE LOS ARCOS: LA RENOVACIÓN DE LA         |     |
| ALIANZA ENTRE LOS ANTIGUOS PUEBLOS DE INDIOS        |     |
| DE LAGOS DE MORENO                                  |     |
| Héctor Medina Miranda                               | 209 |
| <i>XUMUAVIKARI NÁAYARITE</i> TRANSFORMACIÓN Y       |     |
| ACTIVIDADES DE LOS TIZNADOS DE LA SEMANA SANTA CORA |     |
| DE NAYARIT                                          |     |
| Adriana Guzmán                                      | 237 |
|                                                     |     |
| ENCARTES MULTIMEDIA                                 |     |
| el oficio (religioso) de tatuar                     |     |
| Gustavo Morello                                     | 267 |
| SER ARTESANA: UN TRABAJO ENTRE OTROS.               |     |
| UN VIDEO ETNOGRÁFICO SOBRE LOS                      |     |
| RITMOS LABORALES DE UNA BORDADORA TSELTAL           |     |
| Rachel Barber                                       | 281 |
| EL MONOCULTIVO Y EL ECUARO:                         |     |
| ASPECTOS Y GENEALOGÍAS DE LA MODERNIZACIÓN AGRÍCOLA |     |
| EN SAN MIGUEL ZAPOTITLÁN, MÉXICO                    |     |
| Rubén Díaz Ramírez                                  | 293 |
| ENTREVISTAS                                         |     |
| ENTREVISTA A ALEJANDRO GRIMSON.                     |     |
| DESAFÍOS INTELECTUALES PARA LA IMAGINACIÓN POLÍTICA |     |
| Por Alina Peña Iguarán                              | 305 |
|                                                     |     |



| APRENDER CON LAS LUCHAS:                            |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| EL CAMINAR DEL "DOC ALONSO"                         |     |
| Por Inés Durán Matute                               | 311 |
|                                                     |     |
| DISCREPANCIAS                                       |     |
| PALESTINA VISTO DESDE AMÉRICA LATINA                |     |
| Debaten: Moisés Garduño, Marlene Hernández Morán,   |     |
| Brenda Carranza, Nicólas Panotto y Damián Setton    |     |
| Modera: Arely Medina                                | 317 |
|                                                     |     |
| RESEÑAS CRÍTICAS                                    |     |
| DE LA CARA OSCURA DE LA LUNA A LOS SOLES NACIENTES. |     |
| EL EJERCICIO DE LA COMPARACIÓN POR DERECHO PROPIO   |     |
| Rosana Guber                                        | 337 |
| ¿SOBRE QUÉ SE SOSTIENE LA IDEA DE UNA               |     |
| CIUDAD CREATIVA?                                    |     |
| Christian O. Grimaldo-Rodríguez                     | 345 |
| LA "ESTÉTICA DE RETORNO" O LA                       |     |
| FUERZA DE ALTERIDAD DE LA FOTOGRAFÍA                |     |
| Antonio Rivera García                               | 353 |



Ángela Renée de la Torre Castellanos Directora de Encartes

Nury Salomé Aguilar Pita Edición

Verónica Segovia González Diseño y formación

Cecilia Palomar Verea

Isabel Orendáin

Corrección

Karla Figueroa Velasco

Difusión

Arthur Temporal Ventura Formación en Wordpress









Equipo de coordinación editorial .....

Renée de la Torre Castellanos <mark>Directora de *Encartes* =</mark> Gabriela Zamorano Villareal <sub>CIESAS-CDMX</sub> = Olivia Teresa Ruiz Marrujo El colef • Frances Paola Garnica Quiñones colsan • Arturo Gutiérrez del Ángel colsan • Alina Peña Iguarán ITESO

Carlos Macías Richard Director general de CIESAS • Víctor Alejandro Espinoza Valle Presidente de El COLEF Juan Sebastián Larrosa Fuentes Director del Departamento de Estudios Socioculturales del ITESO • David Eduardo Vázquez Salguero Presidente del Colsan Jorge Eduardo Aceves Lozano Ciesas-Occidente María Guadalupe Alicia Escamilla Hurtado Subdirección de Difusión y Publicaciones de CIESAS • Érika Moreno Páez Coordinadora del Departamento de Publicaciones de El COLEF • Manuel Verduzco Espinoza Director de la Oficina de Publicaciones del ITESO • Estrella Ortega Enríquez Jefa de la Unidad de Publicaciones del COLSAN José Manuel Valenzuela Arce El Colef • Luz María Mohar Betancourt CIESAS-Ciudad de México • Ricardo Pérez Monfort CIESAS-Ciudad de México • Sévérine Durin Popy CIESAS-Noreste • Carlos Yuri Flores Arenales Universidad Autónoma del Estado de Morelos • Sarah Corona Berkin DECS/Universidad de Guadalajara • Norma Iglesias Prieto San Diego State University • Camilo Contreras Delgado El COLEF

Cuerpo académico asesor .....

Alejandro Frigerio Universidad Católica Argentina-Buenos Aires Alejandro Grimson USAM-Buenos Aires Alexandrine Boudreault-Fournier University of Victoria-Victoria

Carlo A. Cubero Tallinn University-Tallin Carlo Fausto

UFRJ-Río de Janeiro Carmen Guarini UBA-Buenos Aires Caroline Perré

Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos-Ciudad de

México

Clarice Ehlers Peixoto

UERJ-Río de Janeiro

Claudio Lomnitz Columbia-Nueva York

Cornelia Eckert UFRGS-Porto Alegre Cristina Puga

UNAM-Ciudad de México Elisenda Ardèvol

Universidad Abierta de Cataluña-Barcelona Gastón Carreño

Universidad de

Chile-Santiago Gisela Canepá Pontificia Universidad Católica del Perú-Lima

Hugo José Suárez UNAM-Ciudad de México

Iulia Tuñón

INAH-Ciudad de México

María de Lourdes Beldi

de Alcantara USP-Sao Paulo Mary Louise Pratt NVII-Nueva York Pablo Federico Semán CONICET/UNSAM-Buenos Aires

Renato Rosaldo NVII-Nueva York

Rose Satiko Gitirana Hikji

USP-Sao Paulo Rossana Reguillo Cruz ITESO-Guadalajara Sarah Pink

RMIT-Melbourne

Encartes, año 8, núm 15, marzo-agosto 2025, es una revista académica digital de acceso libre y publicación semestral editada por el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, calle Juárez, núm. 87, Col. Tlalpan, C. P. 14000, Ciudad de México, Apdo. Postal 22-048, Tel. 54 87 35 70, Fax 56 55 55 76, encartesantropologicos@ciesas.edu.mx. El Colegio de la Frontera Norte Norte, A. C., Carretera Escénica Tijuana-Ensenada km 18.5, San Antonio del Mar, núm. 22560, Tijuana, Baja California, México, Tel. +52 (664) 631 6344, Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente, A. C., Periférico Sur Manuel Gómez Morin, núm. 8585, Tlaquepaque, Jalisco, Tel. (33) 3669 3434, y El Colegio de San Luis, A. C., Parque de Macul, núm. 155, Fracc. Colinas del Parque, San Luis Potosí, México, Tel. (444) 811 01 01. Directora de la revista: Ángela Renée de la Torre Castellanos. Alojada en la dirección electrónica https:// encartes.mx. ISSN: 2594-2999. Las opiniones expresadas por los autores no necesariamente reflejan la postura de la revista. Se autoriza la reproducción parcial de los materiales publicados siempre y cuando se haga con fines estrictamente no comerciales y se cite la fuente. Salvo excepciones explicitadas, todo el contenido de la publicación está bajo una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional.